Justicia Religia : Jurnal Studi Islam. Vol. 3 No. 1 (2025) p=a Justicia Religia
https://ejurnal.unival-cilegon.ac.id/index.php/jure/index {} Jurnal Studi Islam
v

|

Dekonstruksi Konsep Rajam dalam Hukum Pidana Islam Kontemporer

Eni Silviyani
Universitas Al-Khairiyah
Email : enisilviyani6@gmail .com

ABSTRACT

This study aims to examine and deconstruct the concept of stoning punishment (rajm) in
contemporary Islamic criminal law through a normative legal research approach. The analysis
focuses on the normative foundations, figh legitimacy, and the relevance of stoning
punishment within modern societies that uphold principles of justice and human rights. This
research employs conceptual, historical, and philosophical approaches by examining primary
Islamic legal sources, including the Qur’an, hadith, classical figh jinayah doctrines, and
contemporary Islamic legal thought. The findings indicate that stoning punishment does not
have an explicit normative basis in the Qur’an but is rather a product of juristic interpretation
derived from hadith and early Islamic legal practices. The extremely strict evidentiary
standards in classical figh suggest that stoning functioned more as a preventive symbol than as
a repressive penal sanction. In the contemporary context, the implementation of stoning faces
significant challenges due to the development of human rights norms and modern legal
systems. Therefore, reinterpretation and deconstruction of the concept of stoning through the
Magqasid al-Shari‘ah approach are necessary to ensure that Islamic criminal law remains
aligned with substantive justice, human dignity, and public welfare.

Keywords: Stoning Punishment, Islamic Criminal Law, Figh Jinayah; Human Rights; Maqasid
al-Shari‘ah

Pendahuluan

Fikih jinayah merupakan salah satu cabang fikih yang membahas hukum pidana dalam Islam,
yaitu aturan-aturan syariat yang mengatur perbuatan manusia yang termasuk jarimah atau
tindak pidana. (Fithoroini, 2025). Di antara fikih jinayah tersebut adalah hukuman rajam.
Hukuman rajam atau hukuman dilempari batu (stoning) merupakan salah satu bentuk sanksi
hudud dalam hukum pidana Islam yang secara historis dipandang sebagai hukuman bagi pelaku
zina yang telah menikah (muhshan). Tradisi hukuman ini diturunkan dari nash hadis yang
diriwayatkan pelaksanaannya oleh Nabi Muhammad SAW dan telah menjadi konsensus di
kalangan mayoritas fugaha klasik. Namun, implementasi dan legitimasi hukuman rajam dalam
konteks kontemporer terus menjadi isu yang kontroversial baik dalam kajian keilmuan maupun
dalam praktik sosial dan hukum di masyarakat Muslim masa kini. Sejumlah sarjana menilai
bahwa hukuman rajam memiliki landasan figih yang kuat melalui sumber hadis, meskipun Al-
Qur’an sendiri tidak secara eksplisit menetapkan rajam sebagai hukuman zina (li’ann) dalam
teksnya. Pendukung rajam berargumen bahwa hadis yang auten—tik memberi legitimasi

terhadap praktek tersebut karena konteksnya sebagai pelaksanaan hukuman yang dicontohkan
30



oleh Nabi SAW. Hal ini menjadi dasar bagi sebagian fuqaha dalam menetapkan rajam sebagai
hukuman hudud bagi zina muhshan, meskipun terdapat perbedaan interpretasi mengenai
statusnya di antara mazhab.(Rokhmadi, 2015)

Dalam kajian keilmuan kontemporer, hukuman rajam mendapat kritik tajam dari perspektif
hak asasi manusia (human rights). Kritik ini menyoroti bahwa implementasi rajam
bertentangan dengan prinsip hak untuk hidup dan martabat manusia sebagaimana diatur dalam
instrumen HAM internasional. Beberapa studi empiris yang mengkaji perspektif HAM
terhadap hukuman rajam menegaskan adanya konflik antara prinsip syariat yang menegaskan
hudud dan prinsip HAM universal yang menolak hukuman yang dianggap kejam atau tidak
manusiawi. Kajian ini juga penting untuk memahami bagaimana hukum pidana Islam di era
modern dapat diinterpretasikan ulang atau direformasi dalam konteks pemenuhan hak asasi
manusia tanpa melepaskan identitas hukumnya.(Mardika, 2023)

Selain itu, kajian kontemporer kerap membahas dinamika penerapan hukum rajam di berbagai
negara Muslim modern, termasuk perbandingan penerapannya serta hambatan
implementasinya. Penelitian lintas negara menunjukkan bahwa penerapan hukuman rajam,
meskipun memiliki landasan historis di dalam tradisi hukum Islam, bersinggungan dengan
norma konstitusional dan hukum nasional negara yang bersangkutan, sehingga memunculkan
berbagai pendekatan hukum yang berbeda mengenai status hukuman tersebut. Hal ini
menggambarkan adanya kebutuhan akan dekonstruksi terhadap konsep rajam, yaitu
pembongkaran asumsi-asumsi klasik serta reinterpretasi nilai hukum Islam dalam kerangka
kontemporer yang sejalan dengan prinsip keadilan, kemanusiaan, dan maqasid al-
syari‘ah.(Setiawan et al., 2025)

Selain dari sisi normatif, kajian terkini juga mencermati aspek alasan historis dan sosiologis
hukuman rajam, termasuk pengaruh tradisi pra-Islam dan transformasi sosial yang
mempengaruhi cara pandang terhadap hukuman ini di masyarakat Muslim masa kini. Beberapa
peneliti menawarkan kajian historis terhadap sumber hukum rajam, memperlihatkan
bagaimana tradisi hukum ini berkembang dan akhirnya dikontekstualisasikan dalam figh
Islam. Kondisi ini menimbulkan perdebatan intens mengenai otentisitas dalil serta relevansinya
dalam masyarakat modern yang semakin ditandai oleh nilai-nilai universal tentang hak asasi
manusia.(Fakultas Syariah dan Ekonomi Islam UIN Ar-Raniry Banda Aceh, 2014)
Berdasarkan fenomena tersebut, penelitian ini bermaksud melakukan dekonstruksi terhadap
konsep rajam dalam perspektif hukum pidana Islam kontemporer. Dekonstruksi ini mencakup
upaya membongkar dimensi historis, normatif, dan interpretatif yang digunakan untuk
mempertahankan atau menolak hukuman rajam, serta mengkaji implikasinya terhadap

hubungan antara hukum Islam dan hak asasi manusia dalam konteks modern. Dengan

31



demikian, kajian ini tidak hanya bersifat normatif-yuridis, tetapi juga mengevaluasi relevansi
konsep rajam di tengah tuntutan reformasi hukum pidana Islam yang sesuai dengan kebutuhan
masyarakat saat ini.

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif (normative legal research) yang bertujuan
untuk mengkaji dan mendekonstruksi konsep hukuman rajam dalam hukum pidana Islam
kontemporer. Penelitian hukum normatif dipilih karena fokus kajian diarahkan pada norma
hukum, doktrin figh jinayah, serta pemikiran para ulama klasik dan kontemporer terkait
legitimasi, dasar normatif, dan relevansi hukuman rajam dalam konteks masyarakat modern.
Hasil Penelitian dan Pembahasan

Diskursus mengenai hukuman rajam dalam hukum pidana Islam merupakan salah satu tema
paling kompleks dan kontroversial dalam kajian figh jinayah kontemporer. Kompleksitas
tersebut muncul karena rajam tidak hanya berkaitan dengan aspek normatif keagamaan, tetapi
juga bersinggungan langsung dengan isu kemanusiaan, hak asasi manusia, serta perkembangan
sistem hukum modern. Dalam figh klasik, rajam diposisikan sebagai sanksi hudud bagi pelaku
zina muhshan, yang dibangun melalui konstruksi hukum para fuqaha berdasarkan hadis Nabi
dan praktik pada masa awal Islam. Namun demikian, hasil kajian normatif menunjukkan
bahwa legitimasi rajam tidak bersumber dari teks Al-Qur’an secara eksplisit, melainkan dari
hadis dan konsensus ulama (ijma’) yang bersifat historis dan kontekstual (Rokhmadi, 2015)
Pendekatan historis menunjukkan bahwa praktik hukuman rajam telah dikenal dalam tradisi
hukum masyarakat pra-Islam, khususnya di wilayah Timur Tengah, dan kemudian diadopsi
serta dimodifikasi dalam hukum Islam. Islam memperkenalkan pembatasan yang sangat ketat
dalam penerapan hukuman tersebut, terutama melalui standar pembuktian yang hampir
mustahil dipenuhi, seperti keharusan adanya empat orang saksi yang melihat secara langsung
perbuatan zina. Standar pembuktian ini menunjukkan bahwa hukum Islam pada dasarnya tidak
mendorong pelaksanaan hukuman rajam secara represif, melainkan lebih menekankan aspek
pencegahan dan perlindungan moral sosial (islam futura, 2014).

Dalam konteks hukum pidana Islam kontemporer, muncul kecenderungan untuk mengkaji
ulang konsep rajam melalui pendekatan kritis dan kontekstual. Para sarjana hukum Islam
modern berpendapat bahwa figh klasik merupakan produk ijtihad yang sangat dipengaruhi oleh
kondisi sosial, budaya, dan politik pada masanya. Oleh karena itu, pemahaman terhadap rajam
sebagai hukuman yang bersifat absolut dan tidak dapat ditinjau ulang dinilai tidak sejalan
dengan karakter hukum Islam yang dinamis dan adaptif. Reinterpretasi ini menempatkan rajam
sebagai hasil konstruksi historis, bukan sebagai ketentuan yang bersifat qat‘i al-dalalah
(Nurhayati et al., 2024).

32



Dari sudut pandang hak asasi manusia, hukuman rajam sering dikritik karena dianggap
bertentangan dengan prinsip perlindungan martabat manusia dan larangan penyiksaan. Kritik
ini semakin menguat seiring dengan meningkatnya kesadaran global terhadap HAM serta
keterikatan negara-negara Muslim pada instrumen hukum internasional. Sejumlah penelitian
menunjukkan bahwa penerapan rajam menimbulkan dilema yuridis dan moral bagi negara
Muslim modern yang berusaha menyeimbangkan antara identitas keislaman dan kewajiban
konstitusional dalam melindungi hak warga negara (Mardika, 2023).

Analisis terhadap praktik penerapan hukum rajam di berbagai negara Muslim menunjukkan
adanya variasi yang signifikan. Sebagian negara masih mempertahankan rajam dalam
peraturan perundang-undangan, namun penerapannya sangat jarang atau bahkan tidak pernah
dilakukan karena syarat pembuktian yang ketat. Negara lain secara eksplisit meniadakan rajam
dari sistem hukum pidana nasional dengan alasan tidak sejalan dengan konstitusi dan prinsip
HAM. Variasi ini menunjukkan bahwa hukum pidana Islam tidak bersifat monolitik,
melainkan terbuka terhadap penyesuaian berdasarkan konteks sosial, politik, dan hukum
nasional masing-masing negara (Setiawan et al., 2025)

Pendekatan maqasid al-syari‘ah memberikan kerangka filosofis yang kuat dalam
mendekonstruksi konsep rajam. Dalam perspektif ini, tujuan utama hukum Islam adalah
mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kerusakan. Oleh karena itu, apabila suatu bentuk
pemidanaan justru menimbulkan ketidakadilan, penderitaan berlebihan, atau citra negatif
terhadap Islam, maka diperlukan evaluasi kritis terhadap relevansi dan bentuk penerapannya.
Pendekatan maqasid menekankan bahwa substansi hukum lebih utama daripada formalitas
penerapan teks hukum (Surya, 2018).

Beberapa pemikir hukum Islam kontemporer, seperti Mohammad Hashim Kamali,
menegaskan bahwa hukuman rajam seharusnya dipahami sebagai bagian dari konteks sejarah
hukum Islam, bukan sebagai kewajiban normatif yang harus diterapkan dalam segala situasi
dan waktu. Dalam pandangan ini, ruang ijtihad tetap terbuka untuk merumuskan bentuk
pemidanaan alternatif yang lebih manusiawi dan sejalan dengan nilai keadilan, seperti
pendekatan rehabilitatif dan restoratif. Pemikiran ini memperkuat argumen bahwa
dekonstruksi rajam bukanlah bentuk penolakan terhadap syariat, melainkan upaya pembaruan
hukum Islam agar tetap relevan dalam masyarakat modern (Musyafa et al., 2024)

Dalam konteks Indonesia, isu hukuman rajam juga tidak dapat dilepaskan dari sistem hukum
nasional dan prinsip negara hukum. Meskipun hukum pidana Islam menjadi sumber inspirasi
dalam beberapa peraturan daerah berbasis syariat, penerapan rajam secara faktual tidak
diadopsi dalam sistem hukum nasional. Hal ini menunjukkan adanya kesadaran bahwa hukum

Islam perlu dikontekstualisasikan dengan prinsip konstitusional, pluralitas masyarakat, dan

33



komitmen terhadap perlindungan HAM (Nairazi et al., 2024)

Dengan demikian, dekonstruksi konsep rajam dalam hukum pidana Islam kontemporer
menunjukkan adanya pergeseran paradigma dari pendekatan tekstual-legalistik menuju
pendekatan substantif-kontekstual. Pergeseran ini menempatkan hukum Islam sebagai sistem
normatif yang berorientasi pada keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan. Dekonstruksi
tersebut tidak dimaksudkan untuk menghapus nilai-nilai dasar hukum Islam, melainkan untuk
menjaga relevansi dan legitimasi moralnya dalam menghadapi tantangan hukum dan
kemanusiaan di era modern.

Kesimpulan

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa konsep hukuman rajam dalam
hukum pidana Islam merupakan produk konstruksi figh klasik yang dibangun melalui
interpretasi terhadap hadis dan praktik historis pada masa awal Islam. Ketiadaan ketentuan
eksplisit mengenai hukuman rajam dalam Al-Qur’an menunjukkan bahwa legitimasi hukuman
tersebut bersifat ijtihadi dan tidak termasuk dalam ketentuan hukum yang bersifat qat‘i al-
dalalah. Oleh karena itu, keberlakuannya sangat dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan
historis pada saat hukum tersebut dirumuskan.

Pembahasan juga menunjukkan bahwa penerapan hukuman rajam pada masa klasik dibatasi
oleh standar pembuktian yang sangat ketat, yang secara substantif mengindikasikan bahwa
hukum Islam tidak mendorong pelaksanaan hukuman tersebut secara represif. Sebaliknya,
pembatasan tersebut mencerminkan orientasi hukum Islam pada perlindungan martabat
manusia dan pencegahan kerusakan sosial. Dalam konteks ini, rajam lebih berfungsi sebagai
instrumen simbolik dan preventif daripada sebagai mekanisme pemidanaan yang aplikatif.
Dalam perkembangan hukum pidana Islam kontemporer, konsep rajam menghadapi tantangan
serius akibat berkembangnya prinsip-prinsip hak asasi manusia dan sistem hukum modern
yang menekankan keadilan substantif, kemanusiaan, serta proporsionalitas pemidanaan.
Ketegangan antara tradisi figh hudud dan norma HAM universal mendorong munculnya
berbagai upaya reinterpretasi dan dekonstruksi terhadap konsep rajam, baik melalui
pendekatan historis, filosofis, maupun maqasid al-syari‘ah.

Pendekatan magqasid al-syari‘ah menegaskan bahwa tujuan utama hukum Islam adalah
mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan. Oleh karena itu, apabila suatu bentuk
pemidanaan, termasuk rajam, dinilai tidak lagi mampu merealisasikan tujuan tersebut dalam
konteks masyarakat modern, maka diperlukan pembaruan pemikiran hukum Islam melalui
mekanisme ijtihad. Dekonstruksi konsep rajam dalam konteks ini bukan merupakan penolakan
terhadap syariat Islam, melainkan upaya kritis untuk menjaga relevansi, legitimasi moral, dan

nilai keadilan hukum Islam di tengah dinamika sosial dan hukum kontemporer.

34



Dengan demikian, dekonstruksi konsep rajam dalam hukum pidana Islam kontemporer
menunjukkan adanya pergeseran paradigma dari pendekatan tekstual-formal menuju
pendekatan substantif-kontekstual. Pergeseran ini menegaskan bahwa hukum Islam bersifat
dinamis dan adaptif, serta memiliki kapasitas untuk merespons tantangan zaman tanpa
kehilangan prinsip-prinsip dasarnya, yaitu keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan umat.

Daftar Pustaka
Fithoroini. D. (2025). Pengantar Ilmu Fikih. Payakumbuh: PT. Serasi Media Teknologi. 151.

islam futura, A. (2014). PENGARUH TRADISI ARAB PRA ISLAM TERHADAP HUKUMAN
RAJAM. In Jurnal [lmiah ISLAM FUTURA (Vol. 14, Issue 1).
http://www.nigerdeltacongress.com/marticles/muslim_intellectuals_and the sha.htm.

Mardika, A. (2023). Hukuman Rajam Terhadap Pelaku Zina Muhsan (Perspektif Hak Asasi Manusia
dan Siyasah Syar’iyah). Jurnal Hukum Tata Negara Dan Siyasah, 2(2).
https://doi.org/10.47766/tanfidziy.v2i2.2291

Nurhayati, siti., imanda, siti annisa rahmi, & fitriana, desy. (2024). Pemidanaan dalam Norma-Norma
Hukum Jinayah Perspektif Hak Asasi Manusia. Taqnin : Jurnal Syariah Dan Hukum, 8(1), 69—
80. https://doi.org/10.24090/mnh.v8il.3157

Musyafa, Yassir, M., & Fachri Zain, B. R. (2024). Penegakan Hukum Zina Dalam Hukum Islam dan
Hukum Positif: Kritik terhadap Putusan Hakim dan Tawaran Solusinya. Jurnal Al-Qadau:
Peradilan Dan Hukum Keluarga Islam, 11(2), 94—114. https://doi.org/10.24252/al-
qadau.v11i2.52493

Nairazi, N., Akmal, A., Ferizal, ., & Manoppo, F. R. (2024). Figh dan Negara: Dinamika Penerapan
Sanksi Hukuman Zina di Aceh. Legalite : Jurnal Perundang Undangan Dan Hukum Pidana
Islam, 9(1), 68—80. https://doi.org/10.32505/legalite.v9i1.8929

Rokhmadi. (2015). HUKUMAN RAJAM BAGI PELAKU ZINA MUHSHAN DALAM HUKUM
PIDANA ISLAM. Jurnal At-Taqaddum, 7(2), 311-325.

Setiawan, R. A., Rohmah, S. N., Al Munawar, K., Almaarif, A., & Dewanti, T. M. (2025). The
Dynamics of the Application of Stoning Criminal Law from an Islamic Perspective in Indonesia
and other Muslim Countries. SALAM: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-i, 12(1), 103—122.
https://doi.org/10.15408/sjsbs.v12i1.45640

Surya, reni. (2018). Klasifikasi Tindak Pidana Hudud dan Sanksinya dalam Perspektif Hukum Islam.
Samarah: Jurnal Hukum  Kelvarga Dan  Hukum  Islam, 2(2), 530-547.
https://doi.org/http://jurnal.arraniry.ac.id/index.php/samarah

35



