
30  

 
 
Justicia	Religia	:	Jurnal	Studi	Islam.	Vol.	3	No.	1	(2025)	
https://ejurnal.unival-cilegon.ac.id/index.php/jure/index	

Justicia	Religia	
Jurnal	Studi	Islam	

	
	

Dekonstruksi Konsep Rajam dalam Hukum Pidana Islam Kontemporer 
 

Eni Silviyani 
Universitas Al-Khairiyah 

Email : enisilviyani6@gmail.com 
 

ABSTRACT 
This study aims to examine and deconstruct the concept of stoning punishment (rajm) in 
contemporary Islamic criminal law through a normative legal research approach. The analysis 
focuses on the normative foundations, fiqh legitimacy, and the relevance of stoning 
punishment within modern societies that uphold principles of justice and human rights. This 
research employs conceptual, historical, and philosophical approaches by examining primary 
Islamic legal sources, including the Qur’an, hadith, classical fiqh jinayah doctrines, and 
contemporary Islamic legal thought. The findings indicate that stoning punishment does not 
have an explicit normative basis in the Qur’an but is rather a product of juristic interpretation 
derived from hadith and early Islamic legal practices. The extremely strict evidentiary 
standards in classical fiqh suggest that stoning functioned more as a preventive symbol than as 
a repressive penal sanction. In the contemporary context, the implementation of stoning faces 
significant challenges due to the development of human rights norms and modern legal 
systems. Therefore, reinterpretation and deconstruction of the concept of stoning through the 
Maqaṣid al-Shari‘ah approach are necessary to ensure that Islamic criminal law remains 
aligned with substantive justice, human dignity, and public welfare.  

Keywords: Stoning Punishment; Islamic Criminal Law; Fiqh Jinayah; Human Rights; Maqaṣid 

al-Shari‘ah 

Pendahuluan 

Fikih jinayah merupakan salah satu cabang fikih yang membahas hukum pidana dalam Islam, 

yaitu aturan-aturan syariat yang mengatur perbuatan manusia yang termasuk jarimah atau 

tindak pidana. (Fithoroini, 2025). Di antara fikih jinayah tersebut adalah hukuman rajam. 

Hukuman rajam atau hukuman dilempari batu (stoning) merupakan salah satu bentuk sanksi 

hudud dalam hukum pidana Islam yang secara historis dipandang sebagai hukuman bagi pelaku 
zina yang telah menikah (muhshan). Tradisi hukuman ini diturunkan dari nash hadis yang 

diriwayatkan pelaksanaannya oleh Nabi Muhammad SAW dan telah menjadi konsensus di 

kalangan mayoritas fuqaha klasik. Namun, implementasi dan legitimasi hukuman rajam dalam 

konteks kontemporer terus menjadi isu yang kontroversial baik dalam kajian keilmuan maupun 
dalam praktik sosial dan hukum di masyarakat Muslim masa kini. Sejumlah sarjana menilai 

bahwa hukuman rajam memiliki landasan fiqih yang kuat melalui sumber hadis, meskipun Al-

Qur’an sendiri tidak secara eksplisit menetapkan rajam sebagai hukuman zina (li’ann) dalam 

teksnya. Pendukung rajam berargumen bahwa hadis yang auten¬tik memberi legitimasi 
terhadap praktek tersebut karena konteksnya sebagai pelaksanaan hukuman yang dicontohkan 



31  

oleh Nabi SAW. Hal ini menjadi dasar bagi sebagian fuqaha dalam menetapkan rajam sebagai 

hukuman hudud bagi zina muhshan, meskipun terdapat perbedaan interpretasi mengenai 

statusnya di antara mazhab.(Rokhmadi, 2015) 

Dalam kajian keilmuan kontemporer, hukuman rajam mendapat kritik tajam dari perspektif 

hak asasi manusia (human rights). Kritik ini menyoroti bahwa implementasi rajam 

bertentangan dengan prinsip hak untuk hidup dan martabat manusia sebagaimana diatur dalam 

instrumen HAM internasional. Beberapa studi empiris yang mengkaji perspektif HAM 

terhadap hukuman rajam menegaskan adanya konflik antara prinsip syariat yang menegaskan 
hudud dan prinsip HAM universal yang menolak hukuman yang dianggap kejam atau tidak 

manusiawi. Kajian ini juga penting untuk memahami bagaimana hukum pidana Islam di era 

modern dapat diinterpretasikan ulang atau direformasi dalam konteks pemenuhan hak asasi 

manusia tanpa melepaskan identitas hukumnya.(Mardika, 2023) 

Selain itu, kajian kontemporer kerap membahas dinamika penerapan hukum rajam di berbagai 

negara Muslim modern, termasuk perbandingan penerapannya serta hambatan 
implementasinya. Penelitian lintas negara menunjukkan bahwa penerapan hukuman rajam, 

meskipun memiliki landasan historis di dalam tradisi hukum Islam, bersinggungan dengan 

norma konstitusional dan hukum nasional negara yang bersangkutan, sehingga memunculkan 

berbagai pendekatan hukum yang berbeda mengenai status hukuman tersebut. Hal ini 
menggambarkan adanya kebutuhan akan dekonstruksi terhadap konsep rajam, yaitu 

pembongkaran asumsi-asumsi klasik serta reinterpretasi nilai hukum Islam dalam kerangka 

kontemporer yang sejalan dengan prinsip keadilan, kemanusiaan, dan maqaṣid al-

syari‘ah.(Setiawan et al., 2025) 

Selain dari sisi normatif, kajian terkini juga mencermati aspek alasan historis dan sosiologis 

hukuman rajam, termasuk pengaruh tradisi pra-Islam dan transformasi sosial yang 
mempengaruhi cara pandang terhadap hukuman ini di masyarakat Muslim masa kini. Beberapa 

peneliti menawarkan kajian historis terhadap sumber hukum rajam, memperlihatkan 

bagaimana tradisi hukum ini berkembang dan akhirnya dikontekstualisasikan dalam fiqh 

Islam. Kondisi ini menimbulkan perdebatan intens mengenai otentisitas dalil serta relevansinya 
dalam masyarakat modern yang semakin ditandai oleh nilai-nilai universal tentang hak asasi 

manusia.(Fakultas Syariah dan Ekonomi Islam UIN Ar-Raniry Banda Aceh, 2014) 

Berdasarkan fenomena tersebut, penelitian ini bermaksud melakukan dekonstruksi terhadap 

konsep rajam dalam perspektif hukum pidana Islam kontemporer. Dekonstruksi ini mencakup 

upaya membongkar dimensi historis, normatif, dan interpretatif yang digunakan untuk 

mempertahankan atau menolak hukuman rajam, serta mengkaji implikasinya terhadap 
hubungan antara hukum Islam dan hak asasi manusia dalam konteks modern. Dengan 



32  

demikian, kajian ini tidak hanya bersifat normatif-yuridis, tetapi juga mengevaluasi relevansi 

konsep rajam di tengah tuntutan reformasi hukum pidana Islam yang sesuai dengan kebutuhan 

masyarakat saat ini. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif (normative legal research) yang bertujuan 

untuk mengkaji dan mendekonstruksi konsep hukuman rajam dalam hukum pidana Islam 
kontemporer. Penelitian hukum normatif dipilih karena fokus kajian diarahkan pada norma 

hukum, doktrin fiqh jinayah, serta pemikiran para ulama klasik dan kontemporer terkait 

legitimasi, dasar normatif, dan relevansi hukuman rajam dalam konteks masyarakat modern. 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Diskursus mengenai hukuman rajam dalam hukum pidana Islam merupakan salah satu tema 

paling kompleks dan kontroversial dalam kajian fiqh jinayah kontemporer. Kompleksitas 

tersebut muncul karena rajam tidak hanya berkaitan dengan aspek normatif keagamaan, tetapi 
juga bersinggungan langsung dengan isu kemanusiaan, hak asasi manusia, serta perkembangan 

sistem hukum modern. Dalam fiqh klasik, rajam diposisikan sebagai sanksi hudud bagi pelaku 

zina muhshan, yang dibangun melalui konstruksi hukum para fuqaha berdasarkan hadis Nabi 

dan praktik pada masa awal Islam. Namun demikian, hasil kajian normatif menunjukkan 
bahwa legitimasi rajam tidak bersumber dari teks Al-Qur’an secara eksplisit, melainkan dari 

hadis dan konsensus ulama (ijma’) yang bersifat historis dan kontekstual (Rokhmadi, 2015) 

Pendekatan historis menunjukkan bahwa praktik hukuman rajam telah dikenal dalam tradisi 

hukum masyarakat pra-Islam, khususnya di wilayah Timur Tengah, dan kemudian diadopsi 

serta dimodifikasi dalam hukum Islam. Islam memperkenalkan pembatasan yang sangat ketat 

dalam penerapan hukuman tersebut, terutama melalui standar pembuktian yang hampir 
mustahil dipenuhi, seperti keharusan adanya empat orang saksi yang melihat secara langsung 

perbuatan zina. Standar pembuktian ini menunjukkan bahwa hukum Islam pada dasarnya tidak 

mendorong pelaksanaan hukuman rajam secara represif, melainkan lebih menekankan aspek 

pencegahan dan perlindungan moral sosial (islam futura, 2014). 

Dalam konteks hukum pidana Islam kontemporer, muncul kecenderungan untuk mengkaji 

ulang konsep rajam melalui pendekatan kritis dan kontekstual. Para sarjana hukum Islam 
modern berpendapat bahwa fiqh klasik merupakan produk ijtihad yang sangat dipengaruhi oleh 

kondisi sosial, budaya, dan politik pada masanya. Oleh karena itu, pemahaman terhadap rajam 

sebagai hukuman yang bersifat absolut dan tidak dapat ditinjau ulang dinilai tidak sejalan 

dengan karakter hukum Islam yang dinamis dan adaptif. Reinterpretasi ini menempatkan rajam 
sebagai hasil konstruksi historis, bukan sebagai ketentuan yang bersifat qat‘i al-dalālah 

(Nurhayati et al., 2024). 



33  

Dari sudut pandang hak asasi manusia, hukuman rajam sering dikritik karena dianggap 

bertentangan dengan prinsip perlindungan martabat manusia dan larangan penyiksaan. Kritik 

ini semakin menguat seiring dengan meningkatnya kesadaran global terhadap HAM serta 
keterikatan negara-negara Muslim pada instrumen hukum internasional. Sejumlah penelitian 

menunjukkan bahwa penerapan rajam menimbulkan dilema yuridis dan moral bagi negara 

Muslim modern yang berusaha menyeimbangkan antara identitas keislaman dan kewajiban 

konstitusional dalam melindungi hak warga negara (Mardika, 2023). 

Analisis terhadap praktik penerapan hukum rajam di berbagai negara Muslim menunjukkan 

adanya variasi yang signifikan. Sebagian negara masih mempertahankan rajam dalam 

peraturan perundang-undangan, namun penerapannya sangat jarang atau bahkan tidak pernah 

dilakukan karena syarat pembuktian yang ketat. Negara lain secara eksplisit meniadakan rajam 

dari sistem hukum pidana nasional dengan alasan tidak sejalan dengan konstitusi dan prinsip 
HAM. Variasi ini menunjukkan bahwa hukum pidana Islam tidak bersifat monolitik, 

melainkan terbuka terhadap penyesuaian berdasarkan konteks sosial, politik, dan hukum 

nasional masing-masing negara (Setiawan et al., 2025) 

Pendekatan maqaṣid al-syari‘ah memberikan kerangka filosofis yang kuat dalam 

mendekonstruksi konsep rajam. Dalam perspektif ini, tujuan utama hukum Islam adalah 

mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kerusakan. Oleh karena itu, apabila suatu bentuk 
pemidanaan justru menimbulkan ketidakadilan, penderitaan berlebihan, atau citra negatif 

terhadap Islam, maka diperlukan evaluasi kritis terhadap relevansi dan bentuk penerapannya. 

Pendekatan maqāṣid menekankan bahwa substansi hukum lebih utama daripada formalitas 

penerapan teks hukum (Surya, 2018). 

Beberapa pemikir hukum Islam kontemporer, seperti Mohammad Hashim Kamali, 

menegaskan bahwa hukuman rajam seharusnya dipahami sebagai bagian dari konteks sejarah 
hukum Islam, bukan sebagai kewajiban normatif yang harus diterapkan dalam segala situasi 

dan waktu. Dalam pandangan ini, ruang ijtihad tetap terbuka untuk merumuskan bentuk 

pemidanaan alternatif yang lebih manusiawi dan sejalan dengan nilai keadilan, seperti 

pendekatan rehabilitatif dan restoratif. Pemikiran ini memperkuat argumen bahwa 
dekonstruksi rajam bukanlah bentuk penolakan terhadap syariat, melainkan upaya pembaruan 

hukum Islam agar tetap relevan dalam masyarakat modern (Musyafa et al., 2024) 

Dalam konteks Indonesia, isu hukuman rajam juga tidak dapat dilepaskan dari sistem hukum 

nasional dan prinsip negara hukum. Meskipun hukum pidana Islam menjadi sumber inspirasi 

dalam beberapa peraturan daerah berbasis syariat, penerapan rajam secara faktual tidak 

diadopsi dalam sistem hukum nasional. Hal ini menunjukkan adanya kesadaran bahwa hukum 
Islam perlu dikontekstualisasikan dengan prinsip konstitusional, pluralitas masyarakat, dan 



34  

komitmen terhadap perlindungan HAM (Nairazi et al., 2024) 

Dengan demikian, dekonstruksi konsep rajam dalam hukum pidana Islam kontemporer 

menunjukkan adanya pergeseran paradigma dari pendekatan tekstual-legalistik menuju 

pendekatan substantif-kontekstual. Pergeseran ini menempatkan hukum Islam sebagai sistem 
normatif yang berorientasi pada keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan. Dekonstruksi 

tersebut tidak dimaksudkan untuk menghapus nilai-nilai dasar hukum Islam, melainkan untuk 

menjaga relevansi dan legitimasi moralnya dalam menghadapi tantangan hukum dan 

kemanusiaan di era modern. 

Kesimpulan 

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa konsep hukuman rajam dalam 

hukum pidana Islam merupakan produk konstruksi fiqh klasik yang dibangun melalui 
interpretasi terhadap hadis dan praktik historis pada masa awal Islam. Ketiadaan ketentuan 

eksplisit mengenai hukuman rajam dalam Al-Qur’an menunjukkan bahwa legitimasi hukuman 

tersebut bersifat ijtihadi dan tidak termasuk dalam ketentuan hukum yang bersifat qat‘i al-

dalalah. Oleh karena itu, keberlakuannya sangat dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan 

historis pada saat hukum tersebut dirumuskan. 

Pembahasan juga menunjukkan bahwa penerapan hukuman rajam pada masa klasik dibatasi 

oleh standar pembuktian yang sangat ketat, yang secara substantif mengindikasikan bahwa 

hukum Islam tidak mendorong pelaksanaan hukuman tersebut secara represif. Sebaliknya, 

pembatasan tersebut mencerminkan orientasi hukum Islam pada perlindungan martabat 

manusia dan pencegahan kerusakan sosial. Dalam konteks ini, rajam lebih berfungsi sebagai 
instrumen simbolik dan preventif daripada sebagai mekanisme pemidanaan yang aplikatif. 

Dalam perkembangan hukum pidana Islam kontemporer, konsep rajam menghadapi tantangan 

serius akibat berkembangnya prinsip-prinsip hak asasi manusia dan sistem hukum modern 

yang menekankan keadilan substantif, kemanusiaan, serta proporsionalitas pemidanaan. 

Ketegangan antara tradisi fiqh hudud dan norma HAM universal mendorong munculnya 

berbagai upaya reinterpretasi dan dekonstruksi terhadap konsep rajam, baik melalui 
pendekatan historis, filosofis, maupun maqaṣid al-syari‘ah. 

Pendekatan maqaṣid al-syari‘ah menegaskan bahwa tujuan utama hukum Islam adalah 

mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan. Oleh karena itu, apabila suatu bentuk 

pemidanaan, termasuk rajam, dinilai tidak lagi mampu merealisasikan tujuan tersebut dalam 

konteks masyarakat modern, maka diperlukan pembaruan pemikiran hukum Islam melalui 

mekanisme ijtihad. Dekonstruksi konsep rajam dalam konteks ini bukan merupakan penolakan 
terhadap syariat Islam, melainkan upaya kritis untuk menjaga relevansi, legitimasi moral, dan 

nilai keadilan hukum Islam di tengah dinamika sosial dan hukum kontemporer. 



35  

Dengan demikian, dekonstruksi konsep rajam dalam hukum pidana Islam kontemporer 

menunjukkan adanya pergeseran paradigma dari pendekatan tekstual-formal menuju 

pendekatan substantif-kontekstual. Pergeseran ini menegaskan bahwa hukum Islam bersifat 
dinamis dan adaptif, serta memiliki kapasitas untuk merespons tantangan zaman tanpa 

kehilangan prinsip-prinsip dasarnya, yaitu keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan umat. 

Daftar Pustaka  
Fithoroini. D. (2025). Pengantar Ilmu Fikih. Payakumbuh: PT. Serasi Media Teknologi. 151.  

islam futura, A. (2014). PENGARUH TRADISI ARAB PRA ISLAM TERHADAP HUKUMAN 

RAJAM. In Jurnal Ilmiah ISLAM FUTURA (Vol. 14, Issue 1). 

http://www.nigerdeltacongress.com/marticles/muslim_intellectuals_and_the_sha.htm. 

Mardika, A. (2023). Hukuman Rajam Terhadap Pelaku Zina Muhsan (Perspektif Hak Asasi Manusia 

dan Siyasah Syar’iyah). Jurnal Hukum Tata Negara Dan Siyasah, 2(2). 

https://doi.org/10.47766/tanfidziy.v2i2.2291 

Nurhayati, siti., imanda, siti annisa rahmi, & fitriana, desy. (2024). Pemidanaan dalam Norma-Norma 

Hukum Jinayah Perspektif Hak Asasi Manusia. Taqnin : Jurnal Syariah Dan Hukum, 8(1), 69–

80. https://doi.org/10.24090/mnh.v8i1.3157 

Musyafa, Yassir, M., & Fachri Zain, B. R. (2024). Penegakan Hukum Zina Dalam Hukum Islam dan 

Hukum Positif: Kritik terhadap Putusan Hakim dan Tawaran Solusinya. Jurnal Al-Qadau: 

Peradilan Dan Hukum Keluarga Islam, 11(2), 94–114. https://doi.org/10.24252/al-

qadau.v11i2.52493 

Nairazi, N., Akmal, A., Ferizal, I., & Manoppo, F. R. (2024). Fiqh dan Negara: Dinamika Penerapan 

Sanksi Hukuman Zina di Aceh. Legalite : Jurnal Perundang Undangan Dan Hukum Pidana 

Islam, 9(1), 68–80. https://doi.org/10.32505/legalite.v9i1.8929 

Rokhmadi. (2015). HUKUMAN RAJAM BAGI PELAKU ZINA MUHSHAN DALAM HUKUM 

PIDANA ISLAM. Jurnal At-Taqaddum, 7(2), 311–325. 

Setiawan, R. A., Rohmah, S. N., Al Munawar, K., Almaarif, A., & Dewanti, T. M. (2025). The 

Dynamics of the Application of Stoning Criminal Law from an Islamic Perspective in Indonesia 

and other Muslim Countries. SALAM: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-i, 12(1), 103–122. 

https://doi.org/10.15408/sjsbs.v12i1.45640 

Surya, reni. (2018). Klasifikasi Tindak Pidana Hudud dan Sanksinya dalam Perspektif Hukum Islam. 

Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam, 2(2), 530–547. 

https://doi.org/http://jurnal.arraniry.ac.id/index.php/samarah 

	


